
1 
 

WESTERN ORTHODOX UNIVERSITY 

ARTICULO DE TITULACIÓN  

BACHELOR OF THEOLOGY WITH A MAJOR IN PHILOSOPHY  

 

 

 

 

Tema: 

EL RECONOCIMIENTO DEL OTRO EN LEVINAS  

Y SU IMPLICACIÓN EN EL ACTO EDUCATIVO. 

RECOGNITION  OF “OTHER” IN LEVINAS AND ITS INVOLVEMENT IN 

THE EDUCATION ACT. 

 

 

 

Nombre: 

Fray. Marlon Francisco Micolta Preciado, Aec. 

 

Tutora:  

Dr. Floralba Aguilar 

 

Quito- Ecuador 12 de Agosto de 2022 

 

 

 



2 
 

 

Índice 

Resumen……………………………………………………………………………….1 

Introducción ............................................................................................................................... 1 

1. PRINCIPALES CATEGORÍAS UTILIZADAS POR LEVINAS ......................................... 3 

1.1. El principio de la alteridad ............................................................................................. 3 

1.2. La presencia del Otro ..................................................................................................... 5 

1.3. La sensibilidad pasiva .................................................................................................... 7 

1.4. Lo inmemorial ................................................................................................................ 8 

1.5. La relación entre alteridad y diferencia .......................................................................... 9 

2. Generalidades del acto educativo. ........................................................................................ 12 

2.1. Definición y características del acto educativo ............................................................ 12 

2.2. Educabilidad y educatividad ........................................................................................ 15 

2.3. El ser del sujeto educativo ............................................................................................ 17 

2.4. Relación docente estudiante ......................................................................................... 19 

3 Implicaciones del pensamiento de Levinas en el acto educativo. ........................................ 21 

3.1 Levinas y la praxis pedagógica .................................................................................... 21 

3.2 Diversidad, pluralidad y otredad en la educación ........................................................ 22 

3.3 Desafíos para los sujetos de la educación .................................................................... 24 

3.4 Una experiencia educativa integral .............................................................................. 26 

Referencias ................................................................................................................................... 31 

 

 

 



3 
 

Resumen:  

     El presente  trabajo  analizará la propuesta filosófica de Emmanuel Levinas para 

reconocer los aportes de su pensamiento con respecto a las políticas con alteridad que se 

deben efectuar en un país, partiendo desde los presupuestos de su obra totalidad e Infinito. 

Este trabajo empezara por puntualizar los principales aportes filosóficos dentro de las 

corrientes de pensamiento del siglo XX y el análisis de los  conceptos usados para explicar 

fenomenológicamente el encuentro con el Otro. En su desarrollo el autor define las 

categorías de alteridad, identidad,  otredad y diversidad, las cuales buscan situar al sujeto 

en la espacialidad y temporalidad de la existencia. Se abordaran  los elementos de la 

filosofía de Levinas con los criterios básicos de la educación, buscando reorientar  el rol 

de los sujetos en el proceso de interaccionismo simbólico y la adquisición de aprendizajes. 

    

Palabras Claves: 

Ética,  Rostro,  Alteridad,  Diversidad, Pluralidad,  Educación, Levinas.



1 
 

 

Abstract  

   This paper analyzes the philosophical proposal of Emmanuel Levinas to recognize the 

contributions of their thinking with respect to policies otherness to be carried out in a 

country, starting from the budgets of their work Totality and Infinity. This work began by 

pointing out the main philosophical contributions within the currents of thought of the 

twentieth century and the analysis of the concepts used to explain the phenomenological 

encounter with the Other. In its development the author defines the categories of 

otherness, identity, otherness and diversity, which seek to place the subject in the spatiality 

and temporality of existence. Elements of the philosophy of Levinas the basic criteria of 

education were addressed, seeking direction to the role of individuals in the process of 

symbolic interaction and the acquisition of learning. 

 

Keywords: 

Ethics, face,  Otherness, Diversity, Pluralism , Education, Levinas.



1 
 

 

Introducción 

     El presente trabajo investigativo, “El reconocimiento del Otro en Levinas y su 

implicación en el acto educativo”,  parte desde los presupuestos de la obra  totalidad  e 

infinito  del francés Emanuel Levinas.   

   Para Levinas (1974)  la filosofía clásica se produce como una forma, en la cual se 

manifiesta el rechazo al compromiso en el Otro,  “la espera es preferida a la acción, la 

indiferencia frente a los otros, la alegría universal de la primera infancia de la filosofía” 

(pág. 49).    

         El objetivo de este trabajo investigativo es reconocer el rostro del Otro como alguien 

que interroga y exige respuestas,  uno de sus lugares de interrogaciones es  desde el acto 

educativo.  Además reconocer los aportes del pensamiento de Levinas con respecto a las 

políticas con “alteridad” que se deben efectuar en la legislación de un país. 

        La problemática de fondo es   “romper con la ontología clásica-tradicional” (Higuera, 

2014, pág. 141)  dominante occidental la misma que ubica al Yo sobre la experiencia de 

alteridad, esto permite colocar una nueva categoría metafísica entendida como el de 

“Otro” defendida por Levinas (1977) en su ensayo “Totalidad e Infinito”.  Al que se va 

hacer mención durante el curso de este artículo.   

      La idea a defender es  ver “como  la interacción con alteridad entre el sujeto educando 

y educador,  implica el reconocimiento del Otro como alguien distinto de mí. Entender el 

proceso educativo, y la relación  que se genera  desde las concepciones filosóficas de 

Levinas nos permitirá generar una investigación  sobre el reconocimiento mutuo  que 

sucede en la práctica intercultural.   

      La importancia y actualidad del tema  desde el punto de vista social, político, cultural 

y económico responder a este argumento,  “por  primera vez en el  mundo la pobreza no 

se da  por falta de recursos si no por la mala distribución de la riqueza”  (Correa, 2015)  

¿Por qué el  dos por ciento de familias tienen concentrada la riqueza de su país? Como 

entender  aquello si no desde los presupuestos que Levinas nos dará a conocer en el 

desarrollo de este artículo.  Cotidianamente nos encontramos en relación con los demás 



2 
 

individuos  pues el Otro se muestra como un espejo ante el que refleja nuestra presencia 

y agencia  en el mundo.   Pero quién es ese Otro  ¿Qué relevancia tiene para la educación?  

¿Cómo se genera la relación entre los sujetos de la educación? son preguntas que aún se 

mantienen  y cuya respuesta se torna urgente y necesaria hoy en día.    

     El abordaje del reconocimiento del otro en Levinas  es pertinente, debido a que al 

investigarse surgen propuestas innovadoras de (alteridad, otredad, diversidad 

interculturalidad, pluralidad e inclusión)  para repensar nuevas praxis políticas y 

pedagógicas en función del Otro. 

     El propósito de esta investigación es reconocer tanto en las políticas de un país  como 

en el acto educativo las principales categorías utilizadas por Levinas para que sea posible 

el  reconocimiento del otro. 

      El método para el desarrollo de este documento es el hermenéutico ya que este método 

nos permite acercarnos a la naturaleza, el carácter, las condiciones y los límites para la 

mejor comprensión  con respecto a la propuesta planteada por Levinas.  

      La metodología de esta investigación es de carácter inductivo y para la recolección de 

datos se ha implementado la técnica de fichaje, especialmente se ha acudido al uso de las 

fichas bibliográficas.   

      La estructura de esta investigación consiste en presentar  las - principales categorías o 

conceptos del autor, dado que así logramos implicar el pensamiento filosófico de Levinas  

y sus principales enfoques que pueden ser usados en la educación y se vuelven 

fundamentales en el análisis del hecho educativo;  además  se explican las - generalidades 

del acto educativo de modo que se pueda entender al ser del sujeto educativo y la relación  

entre el docente y  estudiante; finalmente se explica – las implicaciones del pensamiento 

de Levinas en el acto educativo con la finalidad de entender la praxis pedagógica, la 

diversidad, pluralidad y otredad en la educación y los desafíos para el sujeto de la 

educación.  Esta investigación en cuanto al reconocimiento del Otro planteado por Levinas  

responde a tres cuestiones: la cuestión antropológica, ética y pedagógica.   



3 
 

 

1. PRINCIPALES CATEGORÍAS UTILIZADAS POR LEVINAS 

   A continuación se explica las principales categorías utilizadas por Levinas, dado que así  

se puede  implicar el pensamiento filosófico de Levinas  y sus principales enfoques que 

pueden ser usados en el análisis pedagógico.  

Se aborda a continuación la categoría de “alteridad” utilizada por Levinas para poder 

comprender  en cierta forma el reconocimiento del Otro. 

1.1. El principio de la alteridad  

   Parafraseando a Levinas (1977)  el Yo debe ser capaz de pensar  por sí mismo sobre su 

realidad y la totalidad en la que existe,  aquí entra en relación con el Otro (alter)   esta 

categoría es el fundamento de la Filosofía de Levinas, la cual constituye la forma básica 

de la racionalidad abierta (alter) y no cerrada (ego).  

    De esta manera se quiere acabar con la ontología clásica y contemporánea  la cual se 

centró en un sujeto aislado, Levinas busca recuperar el sujeto abierto, el que abre su ser al 

Otro.   

     Según lo señala Levinas (1977) la alteridad solo es posible a partir del Yo.  “Mientras 

más reconoce el Yo al Otro, mayor es su conocimiento de sí mismo”  (Levinas E. , 1977, 

pág. 66)  

     En este sentido Navarro (2008) a lude a la presencia del rostro  “La relación de alteridad 

parte de la capacidad del  rostro, de la mera presencia del otro, de cuestionar los poderes 

y la autoridad de la conciencia del yo” (Navarro, 2008, pág. 183).   

    Con la presencia del rostro  se interpela al yo  de tal manera que su manifiesto es 

cuestionaste ante la injusticia y el abuso de poder del yo, denuncia el acaparamiento y el 

egoísmo que lo hace ver cada vez más  indiferente.   

   El rostro de la alteridad mediante su sensibilidad hace que el yo se cuestione y se 

pregunte acerca del rostro que emana justica. En palabras de Navarro (2008)   para ser fiel 

a la lógica de la alteridad es necesario tener en cuenta la sensibilidad del rostro en tanto 

que fuerza ética ejercida sobre alguien, esto es, como poder moral que cristaliza en un yo.   



4 
 

    Se entiende de esta forma que es el rostro el que  cuestiona al Yo y lo invita a 

sensibilizarse ante el sufrimiento. No podemos pensar solo en nuestros intereses  y 

conveniencias personales, es necesario  tener algo de alteridad en función de los intereses 

del otro.   

    Navarro (2008)  sintetiza la alteridad como reconocimiento del  rostro de la siguiente 

manera:   

La significación del rostro sólo puede ser ética y por ello, los términos miseria,  

pobreza  y hambre  que aparecen una y otra vez en la argumentación levinasiana 

para hacer referencia a la misma, no describen físicamente al otro, sino 

concentran la significación a través de la cual su presencia se impone éticamente. 

Lo que simplemente quiere decir que la miseria, el hambre y la pobreza del otro, 

no sólo invocan al yo, sino que también lo interrogan y exigen una respuesta  

(Navarro, 2008, pág. 184).  

    Esta invocación que realiza el otro reclama justicia e igualdad.  Por otro lado Levinas  

(1977)  en su obra Totalidad e Infinito sintetizan la alteridad como reconocimiento del 

otro,  de la siguiente manera: 

Para reconocer al otro y establecer el principio de alteridad es necesario 

establecer un espíritu de apertura  desde el sujeto que descubre en su  Yo y el Otro, 

la realidad como sujetos concretos a la vez que entienden la trascendencia al que 

están llamados.  La relación del Mismo y del Otro  - o metafísica - funciona 

originalmente como discurso, en el que el Mismo, resumido en su ipseidad de < 

yo>  - de ente particular único y autóctono –  sale de sí  (Levinas E. , 1977, pág. 

63).   

    De esta forma Levinas  rompe con la ontología clásica, rígida, inabarcable y da paso al 

encuentro del yo con el  rostro y la sensibilidad del otro, la cual seda mediante el lenguaje.  

Según Navarro,  la realidad del Yo y el Otro  se encuentra  medida por el lenguaje ya que 

ambos seres construyen simbólicamente  una interpretación de la realidad por medio de la 

palabra.  Desde la perspectiva de Navarro el lenguaje permite que el yo se abra al otro  de 

la siguiente manera: 



5 
 

La interpelación es la experiencia que hace el Yo desde el lenguaje al  Otro, para 

que este se revele como tal, el Otro por medio del lenguaje expresa su realidad y 

le permite al Yo comprender al Otro en su totalidad como sujeto metafísico. No es 

sólo que la presencia del otro garantice la posibilidad de toda comunicación, sino 

que también marca su inicio. Tesis  que  Levinas argumenta a partir de la noción 

interpelación  (Navarro, 2008, pág. 187). 

    En palabras de Aguirre (2006) en el contexto de la obra levinasiana la interpelación 

aparece asociada al término de expresión. En su función de expresión, el lenguaje 

mantiene precisamente al otro al que se dirige, a quien interpela o invoca.  

Otra delimitación de la alteridad es lo infinito. “La estructura formal que encuadra esta 

experiencia de la alteridad es la idea de lo infinito cuyo contenido consiste en sobrepasar 

permanentemente todo contenido y por la cual se contienen más de lo que se puede 

contener”   (Levinas E. , 1977, pág. 25). 

   A continuación se explica  la presencia del Otro como ser necesario para que la 

existencia del Yo  adquiera sentido, en palabras de Levinas es a través del otro que nos 

afirmamos y construimos.  

1.2. La presencia del Otro 

    El otro es el huérfano, la viuda y el extranjero nos dice Levinas. “Esta fuera de la historia 

en un nivel escatológico que no es producto de una revelación religiosa ni de una 

proyección  futura de la historia: es experiencia”   (Levinas E. , 1977, pág. 13). Día a día 

nos encontramos  con  personas  que solo defienden sus intereses sin impórtale en lo 

absoluto el sufrimiento o la necesidad del otro.    

    Parafraseando a Levinas  (1977)  el huérfano, la viuda, el extranjero  son quienes nos 

revelan ese compromiso ético de salir de mi yo e ir al encuentro con el otro.   

   El reconocimiento del otro desde  Levinas (1977)   no se debe reducir únicamente hacia 

el afecto a nuestros seres queridos: 

El mundo noumenal  del sujeto se ha fracturado en determinaciones y 

condicionamientos objetivos. El equívoco de la obra ha jugado efectivamente en 

la historia a favor de la alienación del individuo  y la metafísica deberá cerrarse, 



6 
 

entonces, en la experiencia de cara a cara en la que el otro no funciona como tú 

familiar e íntimo, sino como tercero, como humanidad que aparece impotente y 

necesitada en el rostro que nos exige justicia. El mundo noumenal se 

fenomenológica en el rostro haciendo posible una metafísica  que se funda en la 

experiencia concreta  del otro,  que al mismo tiempo que tiene hambre y frio luce 

en sus ojos toda la dignidad de la humanidad  (Levinas E. , 1977, pág. 25). 

   Lo anterior implica ver al Otro como algo que se escapa del poder del sujeto, para ello,  

en palabras de Aguirre (2008)  Levinas recurre al concepto de excedencia como algo que 

va más allá de la totalidad; o sea, que le es exterior, que se rompe y se fractura al ser 

constitutiva en el interior de la totalidad de la historia y la experiencia  “la excedencia por 

tanto es aquello que rompe la vasija totalitaria del englobamiento que intenta apresar al 

Otro   (Aguirre, 2006, pág. 8).  

   Es ese ser que se libera y rompe con lo tradicional con la estructura que durante mucho 

tiempo no lo dejaba expresar su alteridad su esencia con respecto al  otro, es la relación 

que se pensaba como algo utópico, para pasar de lo rígido a lo flexible  de lo formal a lo 

informal, es por así decir,  un compartir anhelado sin que importen las diferencias.  

La exterioridad del Otro ya no es la ambigua exterioridad objetiva de la 

verificación es relacional; es la exterioridad que  rompe con la objetividad para 

colocarse en el plano de la trascendencia, del respeto y de  la responsabilidad en 

la que se siente pasión (del verbo padeces) por el Otro,  más allá de la imagen 

corporal con la que este se presente. Esta trascendencia Lévinas, la expresa con 

el termino Infinito, el cual irrumpe violentamente  como excedencia del ser 

respecto al pensamiento que pretende contenerlo   (Aguirre, 2006, pág. 9). 

   Es decir  ese ser se reboso,  como lo hacen los pueblos para alcanzar la libertad, se 

revelan “en esa obsesión por el Otro hombre” (Levinas, 1974, pág. 14) ese ser que quiere 

verse reflejado en la mirada del otro, tal cual es  la experiencia de los misioneros ante el 

encuentro con los niños desnutridos de África esta es la plena revelación de la 

trascendencia del Yo con el Otro.   

Lo Otro metafísicamente deseado  no es otro como el pan que como, o como el 

país en que habito. De estas realidades, puedo nutrirme y, en gran medida, 



7 
 

satisfacerme, como si me hubiesen simplemente faltado. Por ello mismo, su 

alteridad se reabsorbe en mi identidad de pensante o de poseedor. El deseo 

metafísico tiende  hacia lo totalmente otro, hacia lo absolutamente otro   (Levinas 

E. , 1977, pág. 57).  

   La alteridad del Otro  cuestiona,  inquieta mientras que el yo representa el punto de vista 

de la identidad, el otro se refiere a la posición de alteridad. Que no sólo precede y explica 

la primera, sino que ante todo genera una nueva lógica que permite ver al otro de una 

manera distinta a la forma de antes.  

    A continuación se explica  el estudio de la relación rostro-sensibilidad como una 

experiencia pasiva por parte del ser que se torna indiferente. De esta manera se plantea 

una pregunta ¿En que señala la epifanía  como rostro, una relación diferente de aquella 

que caracteriza a toda nuestra experiencia sensible?  

1.3. La sensibilidad pasiva  

     Según Navarro (2008) la sensibilidad del rostro hace referencia al desbordamiento de 

la significación del rostro del otro respecto a todo contenido de conciencia y experiencia 

sensitiva. De esta manera se puede   comprender el recibimiento del otro al margen de la 

dinámica de la mirada y de la objetivación, así como definir su rostro como “palabra y 

discurso, que ordena la responsabilidad del yo” (Navarro, 2008, pág. 188). 

   Parafraseando a Aguirre (2008) cada vez más vamos perdiendo la capacidad de asombro  

todo nos parece de la misma manera y ordinario a tal punto que no despierta el más mínimo 

interés. 

Hay múltiples imágenes que nos arroban (aunque cada vez estén pasando más 

inadvertidas): el mar que supera los alcances de nuestros ojos, la tarde que muere 

abrigada con variados y extraños colores, el verde intenso de los prados en las 

mañanas despejadas. Estos espectáculos han ido transitando por nuestras 

miradas con tanta frecuencia que se nos han vuelto ordinarios y, en esa medida ni 

siquiera  les dedicamos un  segundo de admiración.  De igual forma,  pasan frente 

a nosotros cantidades de rostros de todos los tonos,  formas y expresiones, se 

ofrecen a nuestra mirada e, igualmente, nuestra actitud natural ha hecho que 

pierdan toda novedad, no importando si es un compañero de trabajo, alguien que 



8 
 

nos presta un servicio e, incluso, los seres que más amamos  (Aguirre, 2006, pág. 

11).  

    Lo anterior  ha permitido totalizar aquello que se presenta a los sentidos, el rostro del 

otro no despierta el menor asombro,  “pasividad más pasiva que la pasividad unidad al 

acto” (Levinas, 1974, pág. 13) se torna una cuestión normal, que no cuestiona,  ni 

interroga,  es decir no llama la atención del yo.   

    A tal sensibilidad,  Levinas  (1977)  le agrega un elemento nuevo el “gozo” este 

concepto le sirve para diferenciar la objetivación con  la que frecuentemente se mira al 

mundo, de aquello que corresponde a una mirada afectiva. “Solo en la mirada afectiva se 

nos manifiesta gozoso el ser del otro”  (Aguirre, 2006, pág. 12)   la  relación con el Otro 

no se da de forma abstracta sino que nos compromete existencialmente donde la 

sensibilidad no sea la determinante, sino donde el Otro se muestra a la mirada pero no se 

revele en ella.  

   Es el gozo  quien va a caracterizar todas las sensaciones cuyo contenido representativo 

se disuelve en su contenido afectivo  (Levinas E. , 1977, págs. 201-202).   La vida sensible 

se vive como un gozo en el encuentro con el otro. La pasividad se presenta como aquello 

que invade y aliena la legitimidad de la sensibilidad ante  el rostro del otro, es decir la 

pasividad es como si fuese el hermano gemelo del yo metafísico que no da lugar a la 

alteridad. 

   A continuación se explicará una nueva categoría lo inmemorial en el sentido que el ser  

Ontológico no tiene registros de alteridad en su memoria. Lo cual no le permite entender 

tesis como el reconocimiento del otro.   

1.4. Lo inmemorial 

   A toda razón se le puede oponer otra razón escribió Camus, pero ¿se podrá poner una 

razón a lo que se presenta como anterior a toda razón?  “La dialéctica de las razones  y la 

razón de Estado  que las totaliza es incapaz de escuchar al otro”  (Levinas E. , 1977, pág. 

13).   

   La idea de lo infinito expresa  esta imposibilidad de encontrar un término intermedio  - 

un concepto que pueda amortiguar la alteridad del Otro.  “El Otro como lo absoluto es una 



9 
 

trascendencia anterior a toda razón y a lo universal,  porque es, precisamente,  la fuente 

de toda  racionalidad y de toda universalidad”  (Levinas E. , 1977, pág. 25).      Desde los 

presupuestos de Levinas se plantea una explicación  con respecto a lo que se nos está dado 

lo cual no permite algo nuevo: 

La realidad forma parte de cánones prediseñados contenidos en paquetes 

escriturales formales, hace de la Ilustración la época del buen juicio, del experto 

y de poseer la mayoría de edad para desempeñarse intelectualmente en una 

sociedad de iguales. Las obras empiezan hacer garantía de iluminación, 

posibilidad para salir de la ignorancia frente a la ignominia del ser iletrado y 

menor en conocimiento y verdad. En esta pretensión la totalidad1 se convierte en 

respuesta a partir de la obras para que los hombres empiecen hacer guiados hacia 

una verdad que hasta el momento les había sido vedada  (Aguirre, 2006, pág. 6). 

    Surge la necesidad de salir al encuentro de esa verdad e incorporar en nuestra memoria 

nuevos cánones con alteridad negando todo acto discriminatorio que atente contra el otro. 

    Según Levinas (1974) lo a-priori formal es desbordado para dar emergencia  a lo infinito 

de la relación, es la capacidad que tiene el sujeto de diluirse en ese Otro que se le vuelve 

extraño, pero que, al ser extraño, se torna in-objetable al verse también en aquello que 

quiere ver (pág. 52) 

   Sólo la relación con el Otro nos conduce hacia una relación totalmente diferente de la 

experiencia en el sentido sensible del término  (Navarro, 2008, pág. 179). A continuación 

se expresa la relación entre alteridad y diferencia esta entendida como un tercero que me 

interroga al referirnos con respecto al Otro. 

1.5. La relación entre alteridad y diferencia 

    Para Levinas (1974)  la relación entre el Yo y el Otro comienza en la desigualdad de 

términos, trascendentes el uno con relación al otro,  en donde la alteridad no determina al 

otro  formalmente como la alteridad de B con relación a A  que resulta simplemente de la  

                                                           
1 Para Levinas las obras características de la totalidad reproducen la objetivación de la intencionalidad 
subjetiva. La totalidad llega entonces a alienar la singularidad; la pone en relación con la obra mas no con 
su ser en el mundo. 



10 
 

identidad de B,  distinta de la identidad de A.   La alteridad del otro,  aquí no resulta de su 

identidad sino que se constituye en el hecho de que lo Otro es el Otro.  

El Otro que en tanto que otro  se sitúa en una dimensión de altura  y de abatimiento  

- glorioso abatimiento -  tiene la cara del pobre, del  extranjero, de la viuda y del 

huérfano y, a la vez, del señor llamado a investir y a justificar mi libertad (Levinas 

E. , 1977, pág. 262).   

   De esta manera se  entiende que un tercero me mira en los ojos del otro y el lenguaje de 

este se convierte en  justicia, el rostro en su desnudez me presenta la necesidad la 

indigencia del pobre y del extranjero, la presencia del rostro  es indigencia, presencia del 

tercero es decir, de toda la humanidad que nos mira. 

  Aguirre concibe al  “tercero” como un mero espectador, para ello plantea una 

significación de cómo se debe dar la relación con el otro: 

La relación con el otro no puede vivirse en el anonimato; exige que tanto yo como 

el Otro nos enfrentemos existencialmente, más allá de un tercero, que lo único que 

haría es abarcarnos como espectador y, en esa medida solo daría fe de nuestro 

encuentro, hasta no verse implicado él mismo en la experiencia originaria de ese 

encuentro  (Aguirre, 2006, pág. 11).    

   La relación que se establece aquí  en  cierta forma es  relación de enseñanza, de señorío, 

en donde al tercero se lo entiende desde otra perspectiva, es un tercero que domina e 

impone su categoría y a la vez se entromete como mero espectador  sin participar con 

alteridad, es decir con reconocimiento y comprensión ante el sufrimiento del Otro. 

La -lógica del tercero- enfatiza la relación ética como comunicación, al tiempo 

que rompe con las condiciones de simetría y de reciprocidad en las que se asientan 

las <filosofías dialógicas>. La asimetría es reflejo de que sólo del otro puede 

provenir el sentido ético de toda relación y se explica porque en el discurso del 

<rostro>  está presente un <tercero>  vulnerable (Navarro, 2008, pág. 187). 

   Se deduce por lo tanto que al ser la relación Yo-Otro un encuentro que se testifica en la 

experiencia, no hay posibilidad de abstraer a ninguno de los participantes; por el contrario, 

la relación original es constatada en el cara-a-cara mismo que la constituye, de aquí la 



11 
 

importancia con respecto a desde el punto de vista del yo, <el tercero> explica la 

irreversibilidad de la responsabilidad. 

   Es decir sólo el yo es responsable del otro y no a la inversa, Levinas   no concibe la idea  

de que el otro se vuelva responsable del yo, cosa que sucede en muchas ocasiones  en 

donde son los más pobres tras ser sometidos  y engañados,  quienes responden a los 

intereses de los más ricos.  

   Es decir, traducir aquella respuesta preidentitaria o apertura a la significación del rostro, 

en una “responsabilidad política y/o social” (Aguirre, 2006, pág. 12). No es solamente mi 

responsabilidad con aquel que esta frente a mí sino es una responsabilidad mucho más 

amplia y constante que piensa no solo en lo familiar y amigos (mama, papa, hermano, 

amigo íntimo) mi compromiso para hacer verdadera mi alteridad es a través del encuentro 

profundo y  universal con mis semejantes.  

Como bien señala Aguirre (2006) mi responsabilidad debe ser también “política y social” 

de modo que al hacer política no responda solo a mis intereses, sino que piense en función 

del bien común,  por ejemplo: el hecho de distribuir la riqueza de un país, entre todas y 

todos para que esta no se concentre en unos cuantos.  

   Es decir quien gobierna en un país “el presidente”/ el Tercero  no puede estar como mero 

espectador mientras los “ricos”/Yo se enriquecen cada vez más y no distribuyen la riqueza 

con los “demás”/ el Otro  (trabajadores, niños, jóvenes, viudas,  huérfanos, extranjeros,  

medio ambiente, conocimiento, obra pública, educación, salud etc.).  

   En este ejemplo como podemos ver,  es el  Yo quien debe tener alteridad cuestionarse y 

responder ante las necesidades  que le dé manda el Otro,  lo cual es posible a través de 

aprobación de  leyes  que por deber,  elemental  ética política y responsabilidad social le 

toca exigir  al tercero. 

   Al final en las conclusiones se extenderá más esta explicación con respecto al  rol del 

Tercero ante el Yo en función de la invocación que hace el  Otro quien está constantemente 

exigiendo respuestas a un sistema mundial injusto e inmoral.  

A  continuación se abordan las generalidades del acto educativo como aproximación al 

pensamiento de Levinas en cuanto al reconocimiento del Otro.  



12 
 

2. GENERALIDADES DEL ACTO EDUCATIVO. 

     En este  tema se dará  a conocer  las definiciones y características del acto educativo;  

la educabilidad y educatividad; el ser del sujeto educativo y la relación docente estudiante. 

    Para entender el acto educativo es necesario definir los significados que posee el 

termino educación,  ya que de la idea que genere este concepto  podremos entender  los 

diversos enfoques y perspectivas que se le dio al acto educativo. 

   En un primer momento Educación  significó  educere  el cual tiene que ver con  el 

concepto de tabla rasa, en la cual el educando es  concebido  como alguien vacío de 

conocimientos  a quien el maestro debe llenar, esto permitió un proceso pedagógico 

memorista (disciplinarismo educativo) en el cual el poder está en el discurso construido 

por el maestro y la fuerza recae en el contenido.  

    En segundo lugar la educación significo educare lo que hace mención  a la perspectiva 

educativa  en la cual el educando debe desarrollar sus potencialidades y habilidades para 

resolver problemas, esto permitió una mediación por parte del maestro  quien busca 

generar procesos  para que el educando desarrolle sus capacidades por medio de un uso 

eficiente de la didáctica.  

   Teniendo en cuenta estos dos significados del término educación podremos entender las 

diversas manifestaciones  que se le dio al acto educativo. Ya que como actores de la 

construcción del proceso educativo debemos considerar que toda  praxis se desprende de 

un marco teórico previo, y este se allá  sujeto a cambios de acuerdo a la misma praxis. 

A continuación se presenta  la definición y características del acto educativo. 

2.1. Definición y características del acto educativo 

    Según  Meirieu (2004)  el momento pedagógico se define, como aquel instante en que 

el profesor, sin llegar a renegar de su proyecto educativo  descubre, en un instante, que el 

alumno escapa a su poder, llega a sufrir un poco por la humillación que representa para él  

el hecho de no comprender  lo que le enseña su profesor,  de ser excluido, aun 

temporalmente, de la “colectividad del aprendizaje”.   



13 
 

   Aquí se refleja la  necesidad de la relación entre un alumno y un profesor. Dicha relación 

que al decir  de Meirieu  es necesaria, asimétrica  y provisional dará cuenta  de la 

hospitalidad y apertura  frente al Otro, base suprema de la subjetividad  (pág. 211). 

   Es en esa relación docente-alumno en donde se logra conocer la subjetividad del sujeto 

educativo en tanto que ni el profesor ni el estudiante parten de un ser Ontológico 

inabarcable, rígido.  

    La experiencia del reconocimiento del otro permite hacer del acto educativo el proceso 

en el cual se realiza una mediación entre los elementos simbólicos del educador y el 

educando tratando de lograr que se desarrolle el conocimiento de forma unilateral, 

reciproca en donde el profesor es consiente que no posee el poder para llenar al educando 

y el educando es consiente que está roto.     

   Según  Moyano (2013) “Entendemos la educación como un acto civilizador” (pág. 355) 

como la condición de entrada en la sociedad como el acatamiento de ciertas pautas para 

formar parte de algo.       

Por otro lado,  Meirieu (2004)  significa a la educación de esta manera:  

La educación no es  más que la invitación que se hace al otro no obliga pero si se 

desea que la educación sirva para educar para la responsabilidad; esta  no puede 

que darse indiferente ante las elecciones  tomadas por el otro y correr el riesgo  

de  dejar  que  este se imagine que todo es posible, sin consecuencia ni desafíos  

(Meirieu, 2004, pág. 214) 

    A menudo el acto educativo se torna complejo,  puesto que a la  hora del encuentro en 

el aula con los estudiantes el profesor debe atender a la diversidad y realidad de cada 

estudiante, realidades parecidas  pero diferenciadas es el caso de la profesora Merchel 

quien no comprende cómo es posible que los adolescentes se interesen más por ponerse 

un tatuaje o un piercing antes que leer un libro o realizar los ejercicios de matemática.  

Los cuerpos adolecentes,  frente a frente,  en el aula o en la familia, nos angustian 

porque nos recuerdan  lo inacabado de cada uno de nosotros,  aquello que encada 

uno desborda  la palabra y la comprensión, la culpa de existir como seres en falta. 

No busquemos el alivio demasiado rápido, soportemos en conversación con los 



14 
 

otros  ese malestar y es posible que ese ejemplo sirva a nuestros adolescentes  

como signo de autoridad, como índice de lo que cada uno debe tolerar de su falta 

de completud  (Ubieto, 2009, pág. 215) 

   Son estos los desafíos que deben afrontar los profesores para hacer del acto educativo el 

reconocimiento del otro y desde ese reconocimiento educar. Mientras más se reconoce 

más se entiende al otro. 

   Desde la perspectiva de Moyano (2013),  la educación, tiene,  pues unos límites  Es decir 

no podemos pretender  educar todo, ni en todo momento. El educador debe conocer esos 

límites, debe también, igual que el niño,  establecer ciertas renuncias. Algo de ese límite,  

de esa renuncia  será lo que le permita mantenerse en  el lugar del agente  de la educación.  

Un lugar que remite siempre a un marco ético (Moyano, 2013, pág. 359).   

   La posición del educador debe ser abierta y a momentos tolerante esto permitirá generar 

confianza en sus alumnos, para desde esa confianza desde esa amistad hacer realidad el 

acto educativo mediante el consejo de amigo íntimo,  bien decía Jesús a sus discípulos no 

me llamen padre ni maestro llámenme amigo.  

    El niño, adolecente y joven que  tiene un  problema y un motivo de  felicidad  primero 

se lo cuenta a su amigo antes que a su padre o maestro. El acto virtuoso de la educación 

es posible mediante la amistad sincera que se da entre el docente y el alumno, ahora esa 

amistad se construye a través de la apertura al diálogo y la comprensión. 

   En palabras de Moyano (2013), la autoridad es algo que el otro te otorga y uno mismo 

ha de permitirse ejercer. Conlleva el peso de la responsabilidad. La responsabilidad de ser 

para el otro.  Esa autoridad sobre el otro se gana mediante la comprensión y la amistad 

(pág. 361) 

    Cuando converso con mis amigos y les cuento mis problemas en ese momento les estoy 

otorgando autoridad sobre mí, es decir la autoridad se pide, no es algo que se nos da, de 

por sí,  sin uno saber quién puede ejercer autoridad sobre uno. Estos son los límites que 

debe considerar el docente  antes de pretender imponer su autoridad. 

Cordié   (1994)  nos explica  a continuación  una  forma como el profesor debe  llevar el 

acto educativo para no imponer la autoridad sobre los estudiantes: 



15 
 

Evitar las demandas  “aplastantes”: A través de estas demandas, se plantea la 

cuestión del deseo del Otro: me pide esto pero  ¿qué quiere?  Si el niño se dedica 

únicamente a satisfacer la demanda  del Otro, corre el riesgo  de quedar 

entrampado en su  status de objeto. Detrás de la demanda,  deberá olfatear que es 

lo que hay de deseo  y que es lo que hay de amor.  Solamente al medir las 

incertidumbres y los límites del Otro  (su castración, digamos) podrá liberarse de 

su dominio y construirse como ser de deseo  (Cordié, 1994, pág. 32) 

   Por lo tanto el estudiante tiene el derecho de ver la intención del docente, si el acto 

educativo  es de amor o de imposición. Si las demandas resultan aplastantes  como dice  

Cordie,  los profesores corren el riesgo de representar para los niños,  adultos que saben 

lo que  se debe hacer,  lo que es bueno y lo que es malo. 

    A continuación se analizan  los términos educabilidad y educatividad para entender el 

rol  del educador como del educando a la hora del acto educativo. 

2.2. Educabilidad y educatividad  

   El niño en su edad prematura  se ve limitado en sus decisiones, lo cual explica la 

naturaleza de educar como criar.   

   Según  Zambrano  (2005) L´enfat  significa génesis de la mirada que la sociedad  

propicia para pensar  su futuro. Esta palabra sirve para designar a quien aún depende de 

la voluntad de otro (pág. 57).  

    Desde esta visión  Naval  (2008)  nos va decir que la   educabilidad  se traduce en un 

acompañamiento al  educando, para que ingrese desde sí y por sí mismo, en el orden que 

se le  ofrece como posibilidad de realización de su proyecto ético de vida.  

    Este acompañamiento debe darse en el marco de la comprensión y la amista de tal 

manera que el educando sienta confianza en el docente, y así abrirse a él en el dar y recibir 

estableciendo así  un  dialogo mutuo. 

   Por  otro lado   Zambrano  (2005) presenta  otra categoría para entender  la educabilidad:   

L´eléve  el cual, advierte tanto el mecanismo como los dispositivos  diseñados y pensados 

en función de la  libertad y autonomía del alumno, donde dichos dispositivos buscan que 

el alumno se asome a la potencialidad de sus pasiones y capacidades ( pág. 58). 



16 
 

   Una vez que se ha hecho un acercamiento a lo que respecta la educabilidad, es necesario 

entender ahora el término “educatividad” como referente al perfil del docente para llevar 

acabo la orientación y acompañamiento del alumno. 

     En palabras de  Moyano  (2013)  la educabilidad se la entiende como: 

La capacidad del educador para llevar a cabo la acción educativa y se 

caracteriza por un límite inferior, constituido por condiciones de tipo intelectual, 

moral, físico y de formación profesional, exigidas por una actividad pedagógica 

eficaz. Sin embargo, esta acción no tropieza con límite superior en razón de que 

el hombre nunca puede lograr a plenitud el ideal del educador. (Moyano, 2013, 

pág. 360)    

    Este es un educador que acepta su condición de finito es decir que no posee toda la 

información y el conocimiento para supuestamente llenar el vacío en los sujetos educando,   

sin embargo   siente, la responsabilidad de educador, enseñar, participar, orientar y 

fortalecer la actividad pedagógica. 

El proceso de enseñanza- aprendizaje  pretende logra un saber fundado sobre el 

fenómeno y la acción educativa, este conocimiento  <se convierte en verdadero 

instrumento de reflexión  y guía de la acción educativa, cuando se integra en una 

realidad educativa concreta que se vive y se experimenta, y cuando va 

organizando la propia e intransferible experiencia del docente (Esteve, 1994, pág. 

127) 

    Vemos  como en el desarrollo del proceso educativo se conjugan la educabilidad y la 

educatividad, es decir, educando y educador, en tal proceso existe  una mutua y estrecha 

relación,  interacción de ambos elementos, así como una actividad conjunta destinada a 

un fin común. 

   El educador también participa en el proceso educativo dirigiendo, motivando o 

estimulando la acción del educando.  Estas y otras intervenciones del educador son para 

que el proceso educativo cumpla su misión en el educando.  

García  (1996)  plantea  algunas formas didácticas en el proceso de  educatividad para 

lograr un aprendizaje autónomo y flexible.  



17 
 

Conviene utilizar los medios necesarios orientados a despertar la atención y 

motivar; presentar de modo claro los objetivos de enseñanza; relacionar los 

nuevos conocimientos con los anteriores, con los intereses, con situaciones 

prácticas; exponer adecuadamente los contenidos a estudiar; facilitar un 

aprendizaje activo y participativo; facilitar la retención, el razonamiento crítico; 

facilitar medios de apoyo y ayuda, etc. (Garcìa, 1996, pág. 125) 

     La educabilidad lleva consigo implícito el reconocimiento del otro y  el educar que se 

desprende de esa concepción de educabilidad, se traduce en un acompañamiento del 

educando, para que ingrese desde su propio ser, en el orden que se le ofrece como 

“posibilidad de realización de su proyecto ético de vida” (Meirieu, 2004, pág. 218). 

  A continuación se explica el ser del sujeto educativo como la experiencia del acto 

educativo de forma bilateral es decir docente-alumno. 

2.3. El ser del sujeto educativo  

   Para García  (1996)   la mirada tradicional ha estado centrada en el alumno y de esta 

forma queda explicito que ha sido considerado como el único depositario del 

aprendizaje (pág.  215) 

Por lo que  se considera al docente también como parte del sujeto educativo. 

En los trabajos de los diferentes grupos de investigación  en Ciencias de la 

Educación, el saber y la relación que mantienen los sujetos con éste, guardan un 

lugar privilegiado en la comprensión problemática de lo escolar. (Zambrano, 

2005, pág. 57)  

    De esta manera  el saber se niega en aceptar  dicha problemática en el sentido en que lo 

esencial  para el reconocimiento del Sujeto  no se determinaría por una acumulación  del 

conocimiento, sino por una posición imperante de los saberes como historia del Sujeto y 

gramática sobre el conocer. En ellos comienza la hospitalidad y la apertura a la que se 

refiere  Levinas.   

   En la apertura y el acogimiento estaría contenido el principio de la no individualidad, 

renunciar a estos dos principios es desconocer que la relación pedagógica  es aquel lugar 

donde  el alumno y el profesor  son,  ante todo, sujetos en un sentido mutuo. 



18 
 

   El pensamiento en sus inicios de estos pensadores franceses con respecto al sujeto 

educativo abre la posibilidad de entender lo escolar como una no  dependencia en donde 

el educador  cumple solo la función de abrir la llave y el educando de rebosarse, para 

entender la presencia del otro como una relación bilateral educador-educando en donde 

los dos sujetos mutuamente se abren y se rebosan. Esta perspectiva permitirá enriquecer 

de manera  progresiva la relación pedagógica en donde se encuentra inmerso de igual a 

igual  tanto el docente como el alumno. 

    De esta manera la realidad pedagógica  “es la ocasión para pensar  la presencia del otro 

y no la advertencia  de una sumisión que estaría dada por la relación entre individuos”   

(Zambrano, 2005, pág. 56) 

    De esta forma el sujeto  se convierte en una fuente conceptual, gracias al contacto que 

los teóricos  han tenido con la fenomenología. La estrecha relación con la filosofía del 

rostro le ha permitido a las Ciencias de la Educación revitalizar su mirada sobre los 

procesos  pedagógicos.  

    Según  Herffes  (2008) el sujeto educativo, no es solo el sujeto cognoscente, dado que 

en el aprendizaje está comprometida la subjetividad.  “El sujeto educativo es a la 

vez  sujeto epistémico, afectivo, social y cotidiano, dado que es en el diario acontecer en 

el que se expresa”  (Herffes, 2008, pág. 34). 

     Es decir que tanto al estudiante como al docente no solo se los puede legitimar desde 

el aula de clase y desde el acto educativo, estos también necesitan desarrollar su lado 

afectivo, social. Muchas veces nos metemos de lleno en el descubrimiento del 

conocimiento que de jamos pasar momentos de nuestra vida. 

   Lo escolar no significa simplemente  aquel lugar donde se reúne a los individuos para 

trasmitirles algo de la cultura hegemónica sino el espacio abierto y plural donde se 

entrecruzan valores, signos y cultura (Zambrano, 2005, pág. 58)  

    Estas formas deben darse de manera   mutua entre el educador y el educando mediante 

el reconocimiento del otro, y el desprendimiento el cual permite hacer del acto educativo 

un encuentro,  una relación bilateral de la construcción del conocimiento.    



19 
 

A continuación describiremos la importancia de la relación entre el docente y estudiante 

para que el acto educativo sea integral. 

2.4. Relación docente estudiante 

Para que exista una adecuada relación entre docente y estudiante es necesario que ambos 

reconozcan el sentido ontológico de su existencia. Es decir, la educación es un acto que 

responde a las necesidades existenciales de las personas, dando sentido y significados a la 

vida. 

A la vez que el docente debe constituirse en una figura representativa y simbólica para el 

estudiante, este debe descubrir que es protagonista de la acción educativa.  

Algunos autores latinoamericanos y europeos desde la pedagogía critica buscaron 

construir la relación de reconocimiento reciproca que debe existir entre el docente y el 

educando.  

   Parafraseando a Freire (2007) quien manifiesta la importancia de desarrollar las 

potencialidades, ya que la educación alienante o bancaria concibe al estudiante como un 

sujeto a ser llenado por parte del docente, es decir un simple proceso de memorización y 

repetición sin dar paso a la creatividad y originalidad del educando. 

   Como la educación de Paulo Freire nació en las experiencias de alfabetización con 

adultos es sumamente importante lograr la interacción simbólica en el aula mediante el 

uso del lenguaje, ya que nuestra esencia como seres sociales esta mediada por las 

relaciones simbólicas que producimos desde las categorías lingüísticas, las cuales 

manifiestan nuestra comprensión de la realidad. 

Según Freire (2004) el lenguaje es la mejor vía para que los estudiantes logren desarrollar 

sus capacidades intelectuales y afectivas sobre la realidad en su conjunto, por ello, 

debemos repensar las aulas como lugares de socialización de la realidad contextual 

(política, económica, social y cultural), esta pedagogía pone en el mismo lugar las 

habilidades del docente y las del estudiante, pues como proceso de interacción permite 

que ambos sean los protagonistas de la acción de conocimiento. 

     La implicación de docente y estudiante es de aprendizaje, ya que en esta relación de 

interdependencia se generan conocimientos para ambos, es decir el docente aprende de 



20 
 

las visiones y experiencias de los estudiantes, y los estudiantes generan aprendizajes 

comunitarios para el docente. 

   El docente debe hilar los contenidos en relación a los conocimientos previos y realidades 

de sus estudiantes, para lograr así un aprendizaje significativo que de razón a la existencia 

del sujeto y le permitan construir soluciones a sus necesidades.  La educación debe por 

tanto generar caminos para que los mismos educandos puedan construir sus soluciones, 

ya que ellos conocen sus necesidades y potencialidades. La acción de docente es fijar las 

pautas o insumos para que los estudiantes sean protagonistas de la transformación social.  

    Cuando un docente se impone ante los estudiantes el proceso educativo hipoteca el 

desarrollo de las potencialidades del estudiante, motivo por el cual, varios escritores de 

psicología como Ausubel señalan que dicho proceso no permite el desarrollo adecuada de 

la personalidad 

    Parafraseando a  Di Caudo (2013) la personalidad del sujeto debe alcanzar los niveles 

necesarios de madurez, para esto  se tiene que generar una  propuesta de mediación, en 

donde el docente logre construir los itinerarios más eficientes para el desarrollo de las 

potencialidades del estudiante. 

     A continuación se presenta la implicación del pensamiento de Levinas en el acto 

educativo con la intención de anidar las categorías que hacen posible el reconocimiento 

del otro en la experiencia simbólica del sujeto educando, la pluralidad, diversidad y 

desafíos de la educación para  hacer de la experiencia educativa la construcción de 

conocimientos en conjunto y diverso, rechazando de esta forma la propuesta educativa  

neoliberal, Ontológica,  anglosajona y eurocentrista. 



21 
 

 

3 IMPLICACIONES DEL PENSAMIENTO DE LEVINAS EN EL ACTO 

EDUCATIVO. 

     Como ya se señaló en el numeral  II, el acto educativo debe ser simbólico ya sea para 

docentes y estudiantes, en el cual ambos son sujetos éticos, políticos y estéticos. 

     En educación no todo está construido aun y según lo señala Levinas el reconocimiento 

del otro pasa primero por la experiencia concreta entre los elementos constitutivos de la 

vida. 

    En este punto vamos a situar algunos elementos esenciales de  Levinas que pueden 

servir al debate educativo sobre todo en los temas de identidad (diversidad) inclusión 

(otredad) y necesidades que surgen del actual contexto educativo en  Ecuador. 

3.1 Levinas y la praxis pedagógica  

   Una de las premisas de la filosofía de Levinas, base de las pedagogías actuales es la 

categoría de la educación ética desde la alteridad, pues esta reside en que la persona se 

afirma en tanto el sujeto se une al otro, acogiéndolo incondicionalmente en su 

singularidad.  

    El docente simbólico hace de su acto formador una comunidad de vivencia de 

acogimiento del otro en su especificidad, de reconocimiento y respeto por sus intereses, 

valores y sentidos de la existencia, entregándose a cada uno, en quienes ve sus 

potencialidades y habilidades por desarrollar, con el propósito último de acompañarlos. 

   La vivencia en común en el aula de clases configura y centra a los sujetos a partir de sus  

posibilidades existenciales, por ello el educador es un sujeto ético-político de la 

construcción de escenarios favorables a la vida y a los procesos de humanización. En el 

aula se debe definir el cómo podemos y debemos vivir, ya que la educación debe proponer 

la forma más humana de vida que sea posible para los miembros de la comunidad. 

    El educador debe proponer formas de pensamiento contra hegemónico, que permitan el 

desarrollo de la subjetividad, que permita la construcción de la diversidad en donde todos 

sean partícipes y protagonistas de las acciones dentro y fuera del aula. 



22 
 

    Defender la pluralidad significa que la construcción intelectual es realizada por todos 

los sujetos, la cual es vista como uno de los puntos más importantes de la acción ética y 

política. 

    La responsabilidad del docente y estudiantes es fundamental para construir una mejor 

sociedad en donde todos los sujetos puedan interactuar desde sus diferentes elementos 

étnicos, culturales, sociales y económicos. 

     La educación y la pedagogía, basadas en esta perspectiva de alteridad,  centrada en la 

relación ética con el otro, permiten un verdadero proceso de humanización, lo cual es una 

respuesta a la expropiación y mercantilización de los entes que propone el capitalismo 

salvaje y la división social técnica del trabajo en la educación neoliberal, donde se 

considera como única fuente valida del conocimiento la acumulación y donde desaparecen 

los criterios de solidaridad, bien común y justicia social. 

    Crear aulas como comunidades del intercambio de saberes, valores y experiencias es el 

punto máximo del reconocimiento y vivencia de los valores que Levinas planteo en su 

filosofía como un camino de apertura hacia el ser. 

        A continuación se explica la importancia de la diversidad, pluralidad y otredad en la 

experiencia  educativa como el encuentro de intercambio de saberes.  

3.2 Diversidad, pluralidad y otredad en la educación  

     Como se señaló en el numeral II, la mayor responsabilidad en el crecimiento de un 

sujeto recae en la comunidad en la que este se desarrolla, ya sean padres, amigos, y 

docentes, por ello  el sistema educativo y sus instituciones están en segundo lugar.  

 Por tanto el reconocimiento del otro es el fundamento de una nueva praxis educativa que 

permite a los estudiantes ser coprotagonistas del desarrollo educativo y comunitario, en el 

caso de nuestro país, debemos luchar por superar las visiones racistas, xenofóbicas y 

clasistas que nos impuso el modelo educativo del neoliberalismo, cuyas huellas aun 

afectan a la realidad social del país. 

     Aceptar la diversidad hoy es un eje fundamental de nuestra educación, ya que desde 

los valores que se  propone en el BGU y EGB lo que se busca es crear espacios por una 



23 
 

educación inclusiva, intercultural y que busque responder a nuestras necesidades como 

sujetos concretos, para así construir una sociedad plural y democrática. 

    La interculturalidad es por tanto el fruto del dialogo y la interacción entre los diversos 

sujetos que conformamos la sociedad, y ante una visión dogmática de la realidad impuesta 

por los medios de comunicación neoliberales, es hoy un compromiso urgente demostrar 

que existen nuevas formas de construcción social basadas en el dialogo, la empatía y la 

búsqueda de respuestas comunitarias a los grandes problemas que nos plantea el contexto 

en el que nos desenvolvemos. 

    Con un nuevo  enfoque de la educación presente en la reforma del EGB y BGU se busca 

que la educación participativa y protagónica sea el camino más eficiente para la 

construcción de una sociedad digna, mediante la resolución de los problemas sociales 

como; la exclusión, el machismo y racismo que aún perduran en nuestro país, y que son 

el reflejo del ser encerrado en sí mismo. 

     La diversidad ofrece en nuestro contexto un conjunto de experiencias simbólicas ya 

que poseemos una mega diversidad ambiental y cultural, y la gran variedad de puntos de 

vista permitirán tener mayores niveles de amplitud en el dialogo intercultural. 

    Con una población diversa, en el Ecuador podemos aprender de gente y culturas aparte 

de las propias, lo cual abre nuestro ser e inteligencia a la gran variedad de gente que existe 

en este planeta. Logrando así fomentar los valores del respeto y dialogo, a los que 

consideramos como vitales para un reconocimiento mutuo del otro. 

   El conocimiento de nuestras culturas puede servir para defender los principios de la 

democracia multicultural en su formación académica, y también en las praxis de relación 

en la vida social. La diversidad nos enseña a que existe una comunidad que está 

conformada por gente muy diversa y esta gente es la máxima riqueza en saberes de esta 

manera  enriquecerían nuestros aprendizajes desde las vivencias compartidas. 

   La existencia de la diversidad en las instituciones educativas debe fomentar ambientes 

seguros, cómodos y confidenciales de discusión, donde los estudiantes y los profesores 

puedan dialogar de las actualidades,  la política y la sociedad en un contexto diverso. La 

discusión abierta y honesta sin prejuicios o sentencias es mejor que algo referenciado de 



24 
 

un libro de texto u oído de las noticias en la tele, porque viene de una fuente primaria, y 

de un coetáneo. 

    Desde la niñez hasta la adultez, la comunidad se ve cambiando y crece más allá de sus 

alrededores inmediatos hasta llegar a la comunidad global. Para mejorar el desarrollo y la 

función de la comunidad global necesitamos erradicar la ignorancia. Como miembros de 

la comunidad global, necesitamos estar conscientes de las diferencias entre nosotros para 

mejorar el mundo.  

     No hay mejor método de ayudar esa causa que empezar temprano y prestar atención a 

la importancia de la diversidad en los sistemas educativos. 

     Las iniciativas en la educación de hoy en día comprenden un rango aún más amplio de 

categorías y prácticas. Inicialmente, las políticas de acción afirmativa y oportunidad 

equitativa reconociendo la raza, religión, género, color, etnicidad y origen nacional.  

    La práctica educativa ha ido más allá brindando acceso a grupos minoritarios. 

Actualmente, muchos educadores están discutiendo maneras de revisar estrategias de 

enseñanza de modo que los métodos sean más inclusivos. Las prácticas de diversidad 

también están respondiendo a nuevos desafíos en educación como la investigación sobre 

estudiantes con dificultades para el aprendizaje. 

    A continuación se plantean algunos desafíos para los sujetos de la educación. En el 

acontecer actual de la educación se torna  cada vez más urgente repensar la praxis 

educativa para los sujetos del siglo XXI.  Hoy en día estos sujetos interrogan y exigen 

respuestas contundentes ante la limitación de un sistema educativo ontológico, 

eurocentrista que  no responde a las inquietudes actuales con respecto a la construcción 

del conocimiento de forma integral.  

3.3 Desafíos para los sujetos de la educación  

    Cuando mencionamos la necesidad de una educación para los ecuatorianos en el siglo  

XXI, nos referimos a una educación holística, capaz de promover en los estudiantes un 

conjunto de logros y saberes tales como las habilidades, el conocimiento y las destrezas 

necesarias para poder  resolver los problemas  de manera social y personal. 



25 
 

    Aquí señalo algunos elementos fundamentales para la educación del siglo XXI, los 

cuales  son: 

 Apertura a la interculturalidad y la inclusión en el aula. 

 Destrezas que permitan el aprendizaje cooperativo e innovación. 

 Manejo de nuevas tecnologías y creación de ambientes virtuales de aprendizaje. 

 Resolución de los problemas personales y comunitarios desde la educación. 

(SENPLADES, 2013, p. 68) 

     En cuanto a los logros relacionados con la actual reforma educativa, estos evidencian  

criterios de aplicabilidad en la vida social, desde la igualdad de oportunidades, el 

acercamiento y procesamiento de la información (uso eficiente, análisis y evaluación de 

la información), y la creación de ambientes sociales de conocimiento. 

    Para lograrlo, se necesitarán docentes preparados para: modelar procesos de 

aprendizaje, estructurar situaciones en las que los estudiantes apliquen sus destrezas 

cognitivas y ayudar a los estudiantes a adquirirlas; concebir comunidades del 

conocimiento basadas en el dialogo, y también deben saber utilizar estas tecnologías para 

fomentar las competencias de los estudiantes en materia de creación de conocimientos, 

así como su aprendizaje permanente y reflexivo. 

     Los docentes desarrollan destrezas que les permitan ayudar a los estudiantes a elaborar, 

aplicar y supervisar planes de proyectos y soluciones; que  conozcan toda una serie de 

aplicaciones e instrumentos específicos y tienen que ser capaces de utilizarlos con 

flexibilidad en diferentes situaciones basadas en problemas y proyectos.  

     Los docentes tienen que ser capaces de utilizar redes de recursos para ayudar a los 

estudiantes a colaborar, acceder a la información y comunicar con expertos externos, a fin 

de analizar y resolver los problemas que se hayan escogido. 

   La planeación de actividades se realiza tomando en cuenta las competencias, los 

contenidos de los campos formativos de desarrollo, las necesidades particulares 

individuales y del grupo, así como sus intereses y conocimientos previos. 

     Por medio del juego se estimula la curiosidad, el interés, la reflexión, la autonomía, 

etc. Generando aprendizajes significativos y competencias para la vida. 



26 
 

   A continuación se presenta  una experiencia educativa concreta, desde la visión de una 

profesora de horario nocturno, en donde se puede visualizar calco y copia el 

reconocimiento del otro como ejercicio concreto de una interacción significativa para el 

docente y estudiante. 

3.4 Una experiencia educativa integral 

Para Moyano (2013)  el profesor no lee un libro, escucha música o práctica un hobby 

accede aquello cuando se pone en contacto con los estudiantes: 

En el mejor de los casos,  pueden averiguar que nos gusta nuestro trabajo, pero 

difícilmente se contempla momentos  donde el adulto lea un libro (si no es que le 

lee al niño),  escuche música (si no es que  la puso para que ellos bailaran o 

disfrutaran),  practique un hobby  o realice alguna actividad con el simple objetivo 

de disfrutar (pág. 363) 

    Esta  es una relación no de imposición sino más bien del puro reconocimiento del otro, 

sin poner por delante el autoritarismo, más bien este tipo de comportamientos por parte 

del docente permite ir ganándose la autoridad al final del cuento cuando los niños ya están 

casi dormidos. La pregunta que surge aquí es ¿Cómo conseguir  no ser un mero robot 

programado para hacer lo que se debe, y tampoco ser un  docente seductor que ofrece sólo 

diversión?  

    Algo de la respuesta tiene que ver con la responsabilidad tanto del docente como del 

estudiante, De ser capaces de entender que todo acto educativo coexiste con pequeñas 

perdidas, y,  a veces grandes renuncias. 

   La experiencia de la profesora de horario nocturno, permitirá a continuación  hacer el 

análisis que nos acercara al círculo virtuoso de la relación docente estudiante: 

En mi etapa de educadora en el turno de noche y para hacer más amenas las 

noches en vela,  solía llegar a la residencia con una novela.  Pronto uno de los 

chicos empezó afijarse en que mi punto de libro avanzaba cada noche 

sustancialmente.   



27 
 

Por la mañana revisaba lo que había leído y se preguntaba  por qué ,  si nadie me 

lo pedía, si no era una obligación, devoraba páginas y páginas, haciendo algo que 

para él resultaba de lo más arduo y penoso.   

“Porque me gusta”  no fui capaz de encontrar una mejor explicación ya no se 

trataba del discurso elaborado expuesto explícitamente para él; debes tener más 

soltura leyendo, es básico para tu aprendizaje, leer es maravilloso… algo de lo 

oculto hacia su aparición.   

Yo no leía para él, tampoco había ninguna intención en que lo viera.  Algo de mi 

propio deseo, más allá del niño, se ponía en juego. La pregunta del chiquillo ya 

no era tanto  ¿para qué leer?, Sino más bien  ¿por qué ella lee que extraña 

satisfacción saca? (Moyano, 2013, pág. 363) 

    La respuesta de la profesora hacia el niño es similar a la que el niño muchas veces ha 

escuchado de sus compañeros, en ningún momento ve enseñanza ni mucho menos 

autoridad  sobre la respuesta, esto le permite inquietarse y buscar por si solo una respuesta 

al fenómeno que ha visto.   

    En este ejemplo vemos nuevamente como se va dando ese reconocimiento del otro del 

que se hablado en el primer capítulo  de este documento, en este caso es un reconocimiento 

del otro en el sentido que la profesora en ningún momento hace ejercicio de su Yo si no 

que piensa con alteridad poniéndose en el lugar del Otro para que este pueda trascender 

en busca de su inquietud, es decir le enseña a pescar.   

    Podríamos decir entonces que en este ejemplo la relación docente estudiante jamás se 

torna impositiva “Yo te doy todo masticado” porque tú no tienes dientes, cuando todos 

sabemos que un niño alrededor de 8 años ya tiene sus dientes  dañados  algunos  pero los 

tiene.  

    La pregunta que surge de este ejemplo es ¿cómo hacer para despertar el interés en el 

sujeto educativo? tanto en el educador como en el educando, en el educador en el sentido 

de que pueda romper con esa estructura cerrada de solo pensar en abrir la llave, y creer en 

que hay momentos que es necesario no abrirla, para dar paso al asombro del educando. 



28 
 

   A continuación  Moyano  (2008)  nos invita a repensar  el sistema educativo,  para que 

la propuesta pedagógica no se adelante a los hechos, pretendiendo suponer la necesidad 

en contenido académico para el sujeto educando. 

Alguna de las explicaciones  ante la falta de interés por la cultura es la 

masificación en la oferta de información y estímulos de la época actual. 

Tendríamos que preguntarnos si la apatía que a veces criticamos en los chicos 

ante lo que se les oferta,  no tendrá que ver más con una suerte de perplejidad  

ante la numerosa y variada oferta  con la que se topan ya también la aparente 

facilidad de acceso. Parece como si los efectos  de esa información  masiva 

aboquen más bien hacia la bulimia o hacia la parálisis, que a un encuentro único 

entre lo universal y lo particular  (Moyano, 2013, pág. 364). 

    El reto consiste en hacer aparecer el vacío en un mundo repleto de cosas, información 

y tecnologías. En los tiempos de exceso resulta  paradójico pensar en el vacío como 

problemática  de los nuevos tiempos,  en donde la educación gracias a la web 2.0 nos 

permite acceder e interactuar con los conocimientos sin someternos a una estructura 

condicionante.  

     Herffes (2008) nos dice que  es necesario muchas veces hacer valer la falta para 

producir a partir de ello una pregunta, un sentimiento, un grito, algo que no cubra, sino 

que deje al descubierto el vacío que es propio del sujeto  (Herffes, 2008, pág. 38). 

   Al final la profesora de horario nocturno  nos invita a ver en el acto educativo la fuente 

de donde brotan diversidades de tesoros:  

Poder imaginar la transgresión infantil y adolecente como esa oleada que irrumpe 

en la arena nos deja mojados  y aturdidos pero, que si somos capaces de 

permanecer en el mismo lugar, nos permite encontrar, a posteriori, maravillosos 

obsequios inesperados: conchas, caracolas, cristales de colores… No se trata de 

esquivar la ola,  poner diques  al mar. Se trata más bien de saber encontrar los 

nuevos  <regalos>  que nos deja reconocer, sorprendernos y  ¿por qué no?, darle 

categoría de tesoros (Moyano, 2013, pág. 366). 

    Ser estudiante es poder decidir un futuro en función de la presencia activa del Otro 

(Zambrano, 2005, pág. 58). Es el  educador quien hace las veces de mediador en la 



29 
 

búsqueda de mi realización, quien no pone barreras frente a mis oleadas y acepta con 

alteridad,  mi sencillez lo poco o mucho que valgan mis conocimientos. 

    



30 
 

 

Conclusiones  

      La búsqueda de una educación realmente humanista que responda a las necesidades 

de los sujetos ya sean estudiantes y/o docentes deben constituir hoy el punto de partida de 

la acción educativa. 

    Si analizamos críticamente la realidad educativa mundial y nacional podemos visualizar 

como el aparato educativo Ontológico, eurocentrista y anglosajón sirvió para legitimar las 

injusticias de la sociedad neoliberal, a partir de la estandarización de los criterios de 

competitividad, individualismo y exclusión se logró construir una división social técnica, 

que impedía a las mayorías acceder a los servicios educativos, los cuales se constituyeron 

en privilegios de una casta dominante, la cual in visibiliza a la mayoría social, 

promoviendo una educación cerrada, memorística y bancaria, en la cual el sujeto social y 

personal se diluye en la expropiación materialista propia del capitalismo neoliberal. 

    Repensar las experiencias educativas desde un nuevo interaccionismo en donde todos 

participen desde el debate y el dialogo, son hoy los caminos para un correcto 

reconocimiento del Otro, además de ser la vía más óptima para la construcción de 

identidades interculturales que busquen mayores niveles de protagonismo en una sociedad 

diversa,  incluyente.    

    Seguimos esperando que en nuestro país el compromiso por una educación realmente 

humana pasen por el empoderamiento efectivo y afectivo de todos los miembros de la 

sociedad sobre la educación, además de la búsqueda de caminos hacia la apertura de un 

plan educativo que permita el mutuo enriquecimiento de nuestra diversidad cultural y 

étnica, para así construir una mejor sociedad y unos mejores sujetos, los cuales puedan 

ver el acto educativo como el espacio en donde se hace fértil la propuesta de Levinas en 

cuanto al reconocimiento del otro.  

    Lo primordial que debe existir en el acto educativo es por tanto recuperar la presencia 

ante el rostro de aquel que me invoca y me exige respuestas, reconocer que en el otro 

existe todo lo que  ignoro, mientras más reconozco al otro más me aparezco a él lo cual 

debe ser valorado, tanto por su valor común a lo nuestro, como por la dignidad que nos 

involucra  a todos. 



31 
 

    El objetivo de esta investigación era “reconocer el rostro del Otro como alguien que 

interroga y exige respuestas” El que  nos permite a su vez  “reconocer los aportes del 

pensamiento de Levinas con respecto a las políticas con “alteridad” que se deben efectuar 

en la legislación de un país. Estos objetivos comunes pero diferenciados  sin duda se 

cumplen ya que,  el abordaje de la investigación permite que las principales categorías 

utilizadas por Levinas den aportes significativos al acto educativo, estos aportes son 

interaccionismos  simbólicos del sujeto, entendidos como: (Alteridad, otredad, 

interculturalidad, diversidad, pluralidad) todos estos términos forman parte hoy  en día en 

cada una de nuestras escuelas, colegios y universidades a la hora del proceso de enseñanza 

aprendizaje.  

     El problema era “romper con la ontología clásica-tradicional” la que ubica  al Yo sobre 

la experiencia de alteridad en el desarrollo de este artículo.  Desde el momento en que 

Levinas plantea la categoría de “Otro”, la ontología clásica tradicional queda 

desenmascarada,  ante el rostro del otro que me interroga y me exige respuestas. Por ello 

el problema queda  resuelto. 

     La idea a defender era “como  la interacción con alteridad entre el sujeto educando y 

educador,  implica el reconocimiento del Otro como alguien distinto de mí.  La idea a 

defender se evidencia con los aportes de Levinas  en cuanto al reconocimiento del otro 

que  son muy claros y puntuales en el acto educativo, sino cómo nos explicamos la relación 

docente estudiante expresada en el ejemplo que establece de  “la profesora de horario 

nocturno”  quien interactúa con pura alteridad, diversidad, empatía etc. 

 

 

 

 

Referencias 

Aguirre. (2006). El Otro en Levinas una salida a la encrucijada sujeto-objeto y su pertinencia en 

las Ciencias Sociales. Revista Laitinoamericana de Ciencias Sociales Nieñez y Juventud . 



32 
 

Cordié. (1994). Los retrasados no existen. Psico analisis de niños con fracaso escolar. Buenos 

Aires: Nueva visión. 

Di Caudo, M. (2013). Notas basicas de educacion. Quito: UPS. 

Esteve. (1994). Metodología didáctica en Teoría de la Educación. Revista cinecias de la 

educacion. 

Freire, P. (1997). La pedagogia del Oprimido. Mexico DF: Siglo XXI . 

Freire, P. (2004). Pedagogia de la Autonomia. Sao Paulo: Paz e Terra . 

Garcia. (1996). La educación a distancia y la UNED. Madrid: UNED. 

Herffes. (2008). Reflexiones sobre la actualidad de la adolecencia. Revista COPC. 

Higuera. (2014). Negacion del ser para el reconocimiento del otro. Sophia, sn. 

Levinas. (1974). Humanismo del otro hombre. Cerro del Agua, Mexico: Siglo veintiuno editores, 

sa. 

Levinas, E. (1977). Totalidad e Infinito. Salamanca: Ediciones Sigueme. 

Levinas, E. (1978). De otro mido que ser o mas alla de la esencia . Salamanca : Sigueme . 

Levinas, E. (1993). El tiempo y el otro . Barcelona : Paidos. 

Levinas, E. (1993). Entre nosotros: ensayos para pensar . Valencia : Pretextos . 

Levinas, E. (2004). LA teoria fenomenologica de la intuicion. Salamanca : Sigueme. 

Levinas, E. (2006). Totalidad e Infinito: Ensayo de la exterioridad. Salamanca : Sigueme . 

Levinas, E. (2006). Trascendencia e Inteligibilidad. Madrid : Encuentro. 

Meirieu. (2004). Referencias para un mundo sin referencia. Barcelona: Grao. 

Moyano. (2013). La Transgresión del acto educativo. Barcelona: Editorial UOC. 

Naval. (2008). Concepcion. Enseñar y aprender: unapropuesta didactica. España: EUNSA. 

Navarro. (2008). El «rostro» del otro: Una lectura de la ética de la alteridad de Emmanuel 

Lévinas. Revista Internacional de Filosofía. 

SENPLADES. (2013). Atlas de las desigualdades socio-economicas del Ecuador . Quito: Trama 

Ediciones. 

Ubieto. (2009). ¿Por qué los adolescentes de hoy obedecen menos? Revista COPC. 

Zambrano. (2005). El sujeto en las ciencias de la educación en Francia. Venezuela: Red Revista 

Revista Educere . 

 

 



33 
 

 


